
                                                                LATIN AMERICAN LEGAL STUDIES  Vol. 13 N° 2 (2025), pp. 79-125 

DOI: 10.15691/0719-9112Vol13n1a3 

 

Cómo citar este artículo: 

MILLALEO, Salvador, Hugo ROJAS y Miriam SHAFTOE (2025). “Indigenous Peoples and Truth 

Commissions: Analysis of the Canadian, Colombian, Norwegian and Australian experiences”, Latin 
American Legal Studies, Vol. 13 N° 2, pp. 79-125. 

Pueblos Indígenas y Comisiones de Verdad: Análisis de las Experiencias 

Canadiense, Colombiana, Noruega y Australiana 

 
Indigenous Peoples and Truth Commissions: Analysis of the Canadian, Colombian, Norwegian 

and Australian experiences 

 

SALVADOR MILLALEO
*

  

HUGO ROJAS
**

  

MIRIAM SHAFTOE
***

 

 

 

Resumen 
Este artículo, desde un enfoque socio-legal, mediante el estudio de casos, analiza 

las experiencias de las Comisiones de la Verdad en Canadá, Colombia, Noruega y 

Australia (Victoria), que abordaron vulneraciones a los pueblos indígenas y sus 

reparaciones. La experiencia comparada muestra cómo la justicia transicional ha 

sido empleada frente a injusticias históricamente continuas, estructurales, cuya 

superación requiere profundas transformaciones. El carácter transformador de la 

justicia transicional para los pueblos indígenas es un rasgo reciente y en expansión. 

La llamada justicia transicional indrígena asocia las posibilidades de transformación 

al protagonismo de los pueblos indígenas en el diseño y participación en las 

metodologías y formas de trabajo de las Comisiones de la Verdad, así como la 

incorporación de sus valores, sistemas normativos y epistemologías para 

determinar los daños y las reparaciones.    

Palabras clave: Pueblos indígenas; justicia transicional; comisiones de la verdad; injusticia estructural. 

 

Abstract 
This article, adopting a socio-legal approach and using case study methodology, 

analyses the experiences of Truth Commissions in Canada, Colombia, Norway, 

and Australia (Victoria), which addressed violations against Indigenous peoples’ 

rights and their reparations. The comparative experience reveals how transitional 

justice has been employed to confront historically continuous and structural 

injustices, whose overcoming requires far-reaching transformations. The 

transformative character of transitional justice for Indigenous peoples is a recent 

and expanding development. So-called Indigenous transitional justice links the 

potential for transformation to the protagonism of Indigenous peoples in the design 

and participation in the methodologies and working practices of the Truth 

Commissions, as well as to the incorporation of their values, normative systems, 

and epistemologies in determining harms and reparations. 

Keywords: Indigenous peoples; transitional justice; truth commissions; structural injustice.  
 

 
*

 Universidad de Chile (smillaleo@derecho.uchile.cl). ORCID: 0000-0001-6559-4856. Artículo desarrollado en el marco de 

actividades del Instituto Milenio para la Investigación en Violencia y Democracia (ANID ICS2019-025), 2021-2031. 
Artículo recibido el 30 de noviembre de 2024 y aceptado para publicación el 10 de julio de 2025. Traducido por Daniela Pavez. 
**

 Universidad Alberto Hurtado (hurojas@uahurtado.cl). ORCID: 0000-0003-3852-454X. 
***

 Instituto Milenio para la Investigación en Violencia y Democracia (miriam.shaftoe@mail.utoronto.ca). ORCID: 0009-0000-0690-

4607. 

mailto:smillaleo@derecho.uchile.cl


Salvador Millaleo, Hugo Rojas and Miriam Shaftoe 103 

 

 

 

 

 

I. INTRODUCCIÓN 

 

Uno de los dispositivos habitualmente utilizados en procesos de justicia transicional (JT) para 

abordar abusos masivos ha sido la creación de Comisiones de la Verdad (CV), mediante las cuales 

se busca que sus integrantes recopilen antecedentes y califiquen los casos concretos respecto de los 

cuales han tomado conocimiento.
1

 Una tendencia observable es que las CV han permitido abordar 

las violaciones de los derechos humanos y las injusticias históricas que han afectado específicamente 

a los pueblos indígenas.
2

 Los pueblos indígenas siguen siendo algunos de las más afectados por los 

conflictos, debido a su posición en la “precaria intersección entre las injusticias históricas no resueltas 

y la incursión contemporánea de la industria y la violencia política”.
3

 

La tendencia indicada es consistente con el surgimiento de un marco internacional de 

derechos de los pueblos indígenas luego de la Declaración de las Naciones Unidas sobre los 

Derechos de los Pueblos Indígenas (DNUDPI) y el creciente reconocimiento de los derechos de 

los pueblos indígenas a nivel global. 

Debido a lo anterior, queremos preguntarnos por la manera en que las CV han sido 

utilizadas para abordar las injusticias con los pueblos indígenas, superando los rasgos del paradigma 

clásico de la JT, permitiendo así que contribuyan a transformar la situación de aquellos pueblos en 

contextos donde sus derechos han sido vulnerados y su supervivencia amenazada.  

El modelo paradigmático de la JT plantea dificultades para abordar las demandas de justicia 

de los pueblos indígenas. Sin embargo, a partir del examen de las experiencias específicas del uso 

de CV que se seleccionan en este texto, es posible identificar un conjunto emergente de prácticas 

para que la intersección entre los derechos indígenas y la JT sea transformadora y no tenga 

derivaciones decepcionantes o meramente simbólicas.  

Estas prácticas emergentes se refieren sobre todo a la incorporación de la perspectiva, valores y 

sistemas normativos propios de los pueblos indígenas y al protagonismo de estos en la participación 

en las CV.  

II. METODOLOGÍA  

 

En este texto, en primer lugar, analizaremos los obstáculos que ofrece el paradigma clásico de la JT 

para abordar las injusticias históricas contra los pueblos indígenas.  

Seguidamente abordaremos una comparación socio-legal de cuatro casos de CV - centrada 

en el contexto social y no en sus marcos jurídico-positivos -, que son considerados ejemplos de un 

abordaje adecuado de esas situaciones: Canadá, Colombia, Noruega y Australia. Esta comparación 

está centrada en cómo esas CV fueron creadas, cómo operaron y las consecuencias transformadoras 

de sus resultados. Los casos de comparación fueron seleccionados por presentar un abordaje 

diferenciado respecto a los pueblos indígenas, y debido a que esos abordajes se traducen en prácticas 

distinguibles del paradigma clásico de la JT que favorecen su capacidad transformadora.
4

   

 
1

 Nos concentramos en las CV como uno de los mecanismos principales de la JT. La JT también cuenta con otros 

mecanismos: juicios criminales, amnistías y perdones, medidas de reparación simbólicas y materiales, reformas 

estructurales como garantías de no repetición. Nos concentramos en la CV debido a que constituyen el esfuerzo más 

complejo para resolver injusticias históricas con los pueblos indígenas. 
2

 GONZÁLEZ (2021). 
3

 INTERNATIONAL CENTER FOR TRANSITIONAL JUSTICE (2012), p. 1. 
4

 SKAAR (2023), RAMOS-CORTEZ & MACNEILL (2024), V C  



104  Indigenous peoples and truth commissions 

 

 
A continuación, se evalúan las comisiones respecto a las lecciones aprendidas para desarrollar 

su potencial transformador. 

 

III. DESAFÍOS DE LA JUSTICIA TRANSICIONAL FRENTE A LA INJUSTICIA COLONIAL 

Las iniciativas de CV se han utilizado tanto para investigar las violencias contra los pueblos indígenas 

durante períodos de conflicto armado, por ejemplo, en Perú, Guatemala y Colombia, como más 

recientemente para abordar las violencias y asimilación cultural dirigidas contra los pueblos 

indígenas, como en los casos de Canadá, Australia y Noruega.
5

 

Se ha cuestionado el uso de los mecanismos de las CV, en particular, respecto de las 

injusticias coloniales que afectan a los pueblos indígenas, debido a la incapacidad que el paradigma 

clásico de justicia transicional tiene para abordar toda la gama de experiencias indígenas de opresión 

y las formas actuales de violencia colonial.
6

  

La constitución de un sistema de dominación sobre los pueblos indígenas, con un conjunto 

de injusticias históricas y proyecciones hasta la actualidad ha sido un aspecto definitorio del 

colonialismo.
7

 Las CV con un enfoque tradicional fallan en cuanto dar cuenta de las causas y 

consecuencias más profundas derivadas del colonialismo.
8

  

Un 

Hay al menos cinco retos relevantes que pueden provocar choques entre las demandas de 

justicia de los pueblos indígenas y los enfoques tradicionales de JT. 

En primer lugar, respecto de las injusticias a tratar, la JT, en su paradigma clásico, se 

concentra en un período de tiempo específico, generalmente reciente, relativo a cambios de régimen 

político. Se ocupa de los daños criminales restringidos que han sido realizados por un gobierno a 

individuos y colectivos, sin cuestionar las desigualdades estructurales, guardando relativo silencio 

sobre cuestiones socioeconómicas, a la vez que porta un enfoque estado-céntrico.
10

 A partir de allí, 

sus intervenciones han tenido normalmente efectos poco significativos frente a problemas 

estructurales.  

 

, 

 
5

 GONZÁLEZ (2021), ARTHUR (2014). 
6

 GONZÁLEZ (2021). 
7

 C  
8

 BALINT, et al. (2014). 

  
10

 ROLSTON & NÍ AOLÁIN (2018), p. 333. 

 STOLER (2016). 



Salvador Millaleo, Hugo Rojas and Miriam Shaftoe 105 

 

 

 

En los contextos coloniales, no existe ningún punto claro de ruptura con el pasado colonial, 

sino que más bien una continuidad por la persistencia de la violencia y la marginación de los pueblos 

indígenas. Una “transición política” difícilmente pudiera traer aparejados cambios sustantivos.
13

 Los 

gobiernos a menudo tratan de enmarcar cualquier esfuerzo de JT, como una línea que separa 

limpiamente los abusos del pasado respecto del presente. Sin embargo, para los líderes indígenas la 

JT debe servir “no como un muro, sino como un puente [...] La ‘transición’ es hacia una relación 

en la que las conexiones entre el pasado y el presente están firmemente reconocidas, y en la que el 

pasado guía las concepciones actuales de la obligación”.
14

 

Los procesos de JT exploran usualmente un periodo concreto de violencia y represión 

supuestamente excepcionales, en vez de la violencia continua que emana de relaciones histórico-

sociales injustas.
15

  

Un segundo orden de dificultades lo plantea la perspectiva desde la cual se enfocan las 

injusticias. Existe un vínculo íntimo de la JT con la visión liberal del estado de derecho, la cual es 

problemática para los propósitos de una justicia frente al colonialismo, debido a que el Estado liberal 

de derecho se construye sobre una base epistemológica y social en la cual, los pueblos indígenas 

quedan reducidos a minorías culturales, sin otros derechos que los que el sistema jurídico estatal les 

otorgue.
16

 Los mecanismos de la JT suelen ser diseñados con la intención de legitimar el actuar del 

gobierno de turno y, al mismo tiempo, restablecer la autoridad moral del Estado.
17

 La JT es 

clásicamente estado-céntrica, constituyendo una clausura ante las demandas  indígenas de 

reconocimiento del derecho a la libre determinación y el restablecimiento de la gobernanza 

indígena.
18

 

 La visión estado-céntrica de la JT olvida las violencias en la misma construcción del Estado 

para los pueblos indígenas y su continuidad con las violencias posteriores. Dicha visión niega la 

existencia de otros sujetos colectivos diferentes de la nación, así como sus instituciones, sistemas 

normativos y de conocimientos. Esa perspectiva difícilmente percibe el daño provocado por la 

violencia material y simbólica a las comunidades, sobre todo por la ruptura de la transmisión cultural 

intergeneracional, y los significados que se atribuyen a las relaciones de las comunidades con la 

naturaleza.
19

 Este último es un nudo crítico del modelo clásico de la JT, el cual está lejano de 

comprender el sentido de las afectaciones a sus vínculos ecosistémicos.   

 Las perspectivas indígenas no perciben el daño como una afectación de cuerpos e historias 

individuales, sino desde una perspectiva holística e integrada, entre comunidad y naturaleza, 

considerando que el colonialismo y sus consecuencias de largo plazo, se verifican como un complejo 

sistema de opresión que altera de las capacidades colectivas de los pueblos indígenas para seguir 

existiendo como formas propias y diferenciadas de vida, en múltiples relaciones de reciprocidad y 

adaptación con sus entornos.
20

  

 
  

13

 GONZÁLEZ (2021), BALINT, et al. (2014). 
14

 JUNG (2009), p. 2. 
15

 BALINT, et al. (2014). 
16

 COULTHARD (2014). 
17

 JUNG (2009). 
18

 ARTHUR (2014), YASHAR (2012). 
19

 GOEMAN (2013). 
20

 WHYTE (2017). 



106  Indigenous peoples and truth commissions 

 

 
 Desde la perspectiva decolonial, se le reprocha a los expertos de la JT haber construido un 

campo transnacional, altamente burocratizado e institucionalizado y comprometido con los ideales 

del liberalismo,
21

 de una manera en que participan en una violencia epistémica al imponer marcos 

normativos hegemónicos, reproduciendo formas de significación coloniales, en cuanto seleccionan 

desde arriba las normas, conocimientos y violencias que son relevantes en sus tareas de 

reconstrucción del Estado de derecho.
22

  

 

uando los conflictos armados o la inestabilidad que realizan la violencia tienen 

consecuencias etnoculturales, es inadecuado un modelo exclusivamente individualista. Dado que la 

desposesión de los territorios tradicionales, la pérdida de la lengua, la cultura y las ceremonias 

indígenas mediante políticas asimilacionistas, se encuentran en el núcleo de las injusticias históricas 

y las proyecciones actuales del colonialismo, los derechos colectivos y los enfoques basados en la 

comunidad son esenciales. Más allá de los derechos colectivos, se encuentra el gran desafío de 

encontrar formas de reconocer las diferencias fundamentales entre las cosmovisiones occidentales 

e indígenas, especialmente en relación con el reconocimiento y la reparación de los daños 

experimentados por entidades no humanas, como territorios, ríos, montañas, ecosistemas, animales 

y plantas.
24

 

En cuarto lugar, las cuestiones planteadas ponen en juego los objetivos de transformación de 

la JT. Un enfoque más holístico, dotado de historicidad y colectividad, irá más allá de la indagación 

de la verdad forense acerca de qué pasó en un caso específico de vulneración. Más bien, colocará 

en el centro la reconstrucción de las formas de cohesión social destruidas o limitadas por la violencia 

estructural, y abordará los cambios sociales que son necesarios para desterrar las causas profundas 

de la violencia.  

En quinto lugar, lo anterior nos lleva a la dimensión de la reparación. Los pueblos indígenas 

presentan formas de conocimiento, historización y construcción de responsabilidad que se conciben 

desde relaciones continuas con los entornos, donde se verifica la interdependencia de todas las 

formas de vida, se busca la complementariedad y la reciprocidad entre ellas. El daño y la reparación 

de dicho daño, así como la no repetición, siempre deberá tener una perspectiva de justicia más-allá-

de-lo-presente y de lo humano, incorporando los intereses de las generaciones futuras, y una visión 

bio-cultural de la justicia.
25

   

Las demandas de justicia de los pueblos indígenas han planteado que sus territorios tradicionales 

sean reconocidos como víctimas. Esto brinda nuevas dimensiones para considerar al extractivismo, 

las diversas formas de desposesión de tierras, la contaminación y destrucción de la biodiversidad 

como formas de violencia que afectan la armonía espiritual de los ecosistemas y la vida cotidiana de 

las comunidades que habitan en ellos.
26

 La reparación en una clave biocéntrica, que contemple las 

 
21

 RIVERA (2019), p.  23. 
22

 JAMAR (2022). 

  
24

 IZQUIERDO & VIAENE (2018). 
25

 CELERMAJER & O’BRIEN (2021). 
26

 LYONS (2023). 



Salvador Millaleo, Hugo Rojas and Miriam Shaftoe 107 

 

 

 

relaciones integrales y colectivas de tierra-cuerpos-territorios,
27

 se abre a la incorporación de formas 

de reconocimiento de reconocimiento de derechos o intereses de entes no-humanos, y la 

restauración de entornos naturales. 

IV. ANÁLISIS COMPARATIVO SOCIO-LEGAL DE EXPERIENCIAS 

 

Ya las CV de Guatemala (1994), Perú (2001), Kenya (2008), Brasil (2014), destinadas a abordar 

procesos de violencia política en general, encontraron patrones diferenciados de impactos en 

comunidades indígenas e incluso incorporaron recomendaciones específicas.
28

 Sin embargo, dichas 

CV no aplicaron enfoques diferenciados para abordar esos impactos. Países como Chile fueron 

pioneros en formar CV destinadas exclusivamente a conflictos relativos a afectaciones a pueblos 

indígenas, en el caso de la Comisión Para la Verdad Histórica y el Nuevo Trato (2001-2004), aunque 

sin resultados relevantes al quedar sus recomendaciones sin implementación.
29

  

Sin embargo, en la última década han destacado esfuerzos en JT desarrollados través de CV 

por países como Canadá, Australia, Colombia y Noruega, los cuales han conducido de manera 

efectiva enfoques diferenciados para el tratamiento de las vulneraciones a los pueblos indígenas, con 

metodologías específicas, consecuencias e impactos transformadores en esos países. En el caso de 

Australia, la Comisión Yoorrook, si bien no ha culminado su trabajo, ha producido informes 

parciales, desarrollando metodologías de trabajo que integran las metodologías indígenas de 

esclarecimiento y reparación.  

En lo siguiente, desarrollaremos una comparación socio-legal de estos casos,
30

 los cuales son 

similares en cuanto a que la CV han aplicado enfoques diferenciados para abordar injusticias 

históricas contra los pueblos indígenas. Los cuatro casos se caracterizan por el uso de CV para hacer 

avanzar en efectos transformadores en las instituciones y procesos políticos, incrementando el 

protagonismo de actores de los pueblos indígenas.  

Para ello, primero consideraremos una descripción de los orígenes de dichas CV, su 

mandato y diseño, sus prácticas y procedimientos, y resultados, considerando su implementación 

efectiva. Luego, desarrollaremos una evaluación comparativa de la capacidad transformadora de las 

CV estudiadas.   

 

4.1. Canadá 

 

a) Orígenes 

 

El sistema de internados de Canadá formaba parte de una política coherente de asimilación y 

genocidio cultural y fue gestionado por el gobierno de Canadá en colaboración con las iglesias desde 

la década de 1870 hasta la de 1990. Aunque las comunidades indígenas resistieron a los internados 

desde sus comienzos, la falta de acción del gobierno llevó a los supervivientes a recurrir al litigio, lo 

que dio lugar a negociaciones supervisadas por los tribunales en 2005.
31

  

 
27

 LYKES & MURPHY (2024). 
28

 MILLALEO (2023).  
29

 En el caso de Chile han existido otras dos comisiones con rasgos de CV que han abordado los temas indígenas: la 

Comisión Vargas (2016-2017) y la Comisión para la Paz y el Entendimiento (2022-2025). El último proceso ha 

culminado recién al cierre de este artículo.  
30

 HENDRY (2024).  
31

 HOUSE OF COMMONS OF CANADÁ (2005).  



108  Indigenous peoples and truth commissions 

 

 
La Comisión de la Verdad y la Reconciliación de Canadá (CVR) se creó en 2007 en virtud 

del Acuerdo de Solución de los Internados Indígenas (IRSSA, por sus siglas en inglés), que resolvió 

la mayor demanda colectiva de la historia de Canadá, presentada por sobrevivientes del sistema de 

internados indígenas (Indian Residential School System). 

 

 

b) Mandato y diseño 

 

La CVR recibió el mandato de revelar la verdad sobre los internados dirigidos por la Iglesia, 

documentando los daños individuales y colectivos contra los pueblos aborígenes. Además, debía 

“guiar e inspirar un proceso de verdad y sanación que conduzca a la reconciliación dentro de las 

familias aborígenes y entre los pueblos aborígenes y las comunidades no aborígenes, las iglesias, los 

gobiernos y los canadienses en general”.
32

  

La CVR tenía poderes limitados debido a que no era una investigación pública, por ejemplo 

no tenía poderes de citación y no debía dar nombres de responsables. Sin embargo, incorporó 

perspectivas indígenas en su diseño como el empleo de metodologías tradicionales orales, y el 

reconocimiento de la importancia de las tradiciones orales y jurídicas indígenas. Contó con 

representación indígena con la exigencia que al menos uno de los comisionados debía ser indígena, 

y la creación de un Comité de Sobrevivientes de Internados Indígenas (Indian Residential School 

Survivor Committee) para asesorar a los comisionados. 

Aunque no se consultó ampliamente a las comunidades indígenas a la hora de establecer el 

Mandato, las comunidades podrían también recibir financiación para diseñar y organizar sus propios 

eventos con el fin de promover la curación y desarrollar narrativas comunitarias colectivas sobre el 

impacto de los internados.
33

  

 

c) Prácticas y procedimientos 

 

Los tres comisionados de la CVR fueron nombrados por las partes del acuerdo de resolución: el 

Juez Murray Sinclair (anishnaabe) como Presidente, el Jefe Wilton Littlechild (cree) y la Dra. Marie 

Wilson (no indígena). La CVR destinó 6 años a recorrer 77 comunidades de todo Canadá, para 

escuchar a mas de 6500 sobrevivientes indígenas que habían sido separados de sus familias cuando 

eran niños y recluidos durante gran parte de su infancia en internados. 

La CVR también celebró siete actos nacionales y 75 actos comunitarios que se guiaron por 

los conocimientos y ceremonias tradicionales indígenas: “las Siete Enseñanzas Sagradas de los 

Anishinaabe ‒Respeto, Valor, Amor, Verdad, Humildad, Honestidad y Sabiduría‒ sirvieron como 

temas para los siete Actos Nacionales, y la ceremonia y la observancia tradicional desempeñaron un 

papel importante”.
34

  

 

d) Resultados 

 

El informe final de la CVR se publicó en 2015. Concluía que Canadá había perpetrado un genocidio 

cultural contra los pueblos indígenas y ponía de relieve el legado de injusticias y traumas 

intergeneracionales del sistema de internados. Se creó un Centro Nacional para la Verdad y la 

 
32

 TRUTH AND RECONCILIATION COMMISSION OF CANADA (2015), p. 29. 
33

 TRUTH AND RECONCILIATION COMMISSION OF CANADA (2015), p. 33. 
34

 TRUTH AND RECONCILIATION COMMISSION OF CANADA (2015), p. 33. 



Salvador Millaleo, Hugo Rojas and Miriam Shaftoe 109 

 

 

 

Reconciliación (National Centre for Truth and Reconciliation), y las declaraciones recogidas a lo 

largo de la CVR forman ahora una colección permanente de documentos relativos a los internados, 

que se conservan en sus archivos. 

 

En el informe se hacían 94 llamados a la acción, divididos en dos categorías principales. La 

sección “Legado” aborda las desigualdades sistémicas a las que se enfrentan los pueblos indígenas 

(principalmente en los ámbitos de la justicia, bienestar infantil, lengua y cultura, educación y salud). 

La sección "Reconciliación” se centra en la educación de la sociedad en general, la inclusión de los 

pueblos indígenas en diversos sectores de la sociedad canadiense y el establecimiento de prácticas, 

políticas y acciones que afirmen los derechos de los pueblos indígenas.
35

 

En 2023, se habían completado solo 13 de los 94 llamamientos a la acción, la mayoría de 

ellos en un nivel simbólico y no estructural.
36

 Sin embargo, varias de las llamadas a la acción 

importantes están en marcha, incluida la adopción y aplicación de la DNUDPI como marco para la 

reconciliación.
37

 La DNUDPI servirá como un marco de interpretación expansiva de los derechos 

indígenas en Canadá. 

 

4.2. Australia 

 

a) Orígenes 

 

En Australia, la creación de un tratado ha sido durante mucho tiempo una demanda clave de los 

pueblos aborígenes e isleños del Estrecho de Torres.
38

 La “Declaración Uluru desde el Corazón” 

fue emitida por un grupo de 250 delegados aborígenes e isleños del Estrecho de Torres de toda 

Australia en 2017,
39

 pidiendo tres cosas: el establecimiento de una voz de las Primeras Naciones 

consagrada en la Constitución, una Comisión Marrakata
40

 para supervisar un proceso de elaboración 

de acuerdos entre los gobiernos y las Primeras Naciones, y un proceso de revelación de la verdad 

sobre la historia de los pueblos de las Primeras Naciones.
41

 

 

El proceso de reconocimiento constitucional (The Voice) fue rechazado en un referendo en 

2023, en tanto fue creada la Comisión de Justicia de Yoorrook en Victoria en 2020. Esta comisión 

surgió de los esfuerzos de la Asamblea de los Primeros Pueblos de Victoria (First Peoples Assembly 

of Victoria) y de las consultas del Estado de Victoria para desarrollar las bases de un tratado.
42

 

 

b) Mandato y diseño 

 

El mandato de la Comisión de Justicia de Yoorrook figura en su Carta Patente (Letters Patent) y es 

bastante amplio. Sus tres objetivos principales pueden resumirse en: (1) esclarecer la verdad 

mediante la creación de un registro público duradero de las injusticias sistémicas históricas y actuales 

y sus causas; (2) fomentar la comprensión en la comunidad victoriana en general para entender los 

 
35

 TRUTH AND RECONCILIATION COMMISSION OF CANADA (2015). 
36

 JEWELL & MOSBY (2023). 
37

 INDIGENOUS WATCHDOG (2024).   
38

 HOBBS (2019), p. 178. 
39

 VV.AA. (2017).  
40

 Marrakata es una palabra yolngu que significa “la unión después de una lucha”. 
41

 BRACKA (2024a). 
42

 MOORE, et al. (2024). 



110  Indigenous peoples and truth commissions 

 

 
vínculos entre el pasado, el presente y el futuro en lo que respecta a la injusticia colonial y las 

cuestiones indígenas, y (3) fomentar la transformación mediante la propuesta de cambios en las 

leyes, las instituciones y los sistemas que luego se pueden adoptar a través de negociaciones de 

tratados.
43

 

 

La Comisión Yoorrook puede ejercer todos los poderes de una comisión real, lo que incluye 

la capacidad de obligar a gobiernos y otros organismos a presentar documentos y registros oficiales. 

 

c) Prácticas y procedimientos 

 

A través de un proceso de consulta, la Comisión de Justicia Yoorrook ha desarrollado un marco 

metodológico distinto y único, que pretende “entretejer el rigor metodológico occidental con el 

fundamento metodológico de las formas aborígenes de conocer, ser y hacer”, en todos los aspectos 

del trabajo de la Comisión.
44

 

Mediante de una metodología de círculos concéntricos, la CV de Yoorrook justificó sus 

objetivos dentro de marcos más amplios de derechos indígenas, todo lo cual se interpreta y entiende 

a través de cosmovisiones y formas de conocer y ser aborígenes:
45

 

 

- Círculo Central: injusticias históricas y sistemáticas; causas y consecuencias; responsabilidades; 

reparación y reforma. 

- Segundo Círculo: estándares de derechos indígenas. 

- Tercer Círculo: Verdad; Entendimiento; Transformación.   

- Círculo Exterior: formas indígenas de conocimiento, de ser y hacer; autodeterminación, soberanía 

indígena de datos; reconstrucción de la nación de los primeros pueblos.  

 

Además de diseñar su marco metodológico, la Comisión de Justicia de Yoorrook ha desarrollado 

un modelo de Apoyo Social y Bienestar para garantizar que los participantes reciban apoyo en todas 

las fases de su participación en los procesos de búsqueda de la verdad de la Comisión por parte del 

Servicio de Salud y Bienestar de las Primeras Naciones. También ha trabajado para incorporar 

prácticas culturales y utilizar lenguas indígenas en sus operaciones. Por ejemplo, las audiencias 

públicas se denominan wurrek tyerrang, palabra wergaia que significa “hablar juntos”, y estos actos 

no sólo incluyen declaraciones de testigos, sino también ceremonias tradicionales y representaciones 

culturales.
46

 

La Comisión también ha puesto en marcha una serie de Protocolos de Soberanía y 

Gobernanza de Datos Indígenas cuyo objetivo es “garantizar el consentimiento previo, libre e 

informado para cualquier uso, publicación y/o acceso pertinentes de la información compartida por 

los Primeros Pueblos”.
47

 

 

d) Resultados  

 

 
43

 YOORROOK JUSTICE COMMISSION (2022), p. 2.  
44

 YOORROOK JUSTICE COMMISSION (2022), p. 6.   
45

 YOORROOK JUSTICE COMMISSION (2022), pp. 6-8. 
46

 YOORROOK JUSTICE COMMISSION (2022), pp. 9-14.  
47

 YOORROOK JUSTICE COMMISSION (2022), p. 13. 



Salvador Millaleo, Hugo Rojas and Miriam Shaftoe 111 

 

 

 

Hasta ahora, dos informes provisionales han sido publicados. El primero destacaba los avances 

internos de la comisión en el diseño de una metodología, y el hecho de centrar las voces de los 

ancianos como fuerza rectora del trabajo de Yoorrook.
48

 En esta primera fase de trabajo, los 

miembros de la comisión viajaron por todo Victoria para reunirse con los ancianos y dar a conocer 

las siguientes fases del trabajo de la Comisión, escuchar sus prioridades y generar confianza en el 

enfoque de Yoorrook.   

La segunda fase de la Comisión comenzó en septiembre de 2022, centrándose en la justicia 

penal, la expulsión de menores y las prioridades del tratado. El informe examina las injusticias 

históricas y actuales en estos ámbitos, y formula 46 recomendaciones sobre medidas y reformas 

urgentes, así como reformas legislativas a más largo plazo y cambios transformadores a través del 

proceso de los tratados.
49

 

En la actualidad, la Comisión Yoorrook se encuentra analizando aspectos relativos a la tierra, 

el cielo y el agua, la salud, la vivienda y la educación, y la prosperidad económica de los pueblos 

indígenas en Victoria. 

La Comisión ha obtenido una prórroga de 12 meses y está previsto que publiquen su 

Informe Final en junio de 2025. 

 

4.3. Colombia 

 

a) Orígenes 

 

Los grupos étnicos minoritarios en Colombia (pueblos y comunidades indígenas, negras, 

afrocolombianas, raizales, palenqueras y rom) han sufrido una violencia histórica y se encuentran 

entre la población más afectada por el conflicto armado interno en Colombia. En reconocimiento a 

la violencia desproporcionada que sufrieron estos grupos, el Acuerdo Final de Paz de 2016 incluyó 

medidas acordadas en la mesa de negociación de La Habana entre el Gobierno de Colombia, las 

FARC-EP y los pueblos étnicos de Colombia. Esto se tradujo en el Capítulo Étnico del Acuerdo 

Final, cuyo objetivo es la transversalización del enfoque diferencial, y la adopción de medidas 

específicas para salvaguardar los derechos de los pueblos étnicos (pueblos y comunidades indígenas, 

negras, afrocolombianas, raizales, palenqueras y rom).
50

  

La Comisión para el Esclarecimiento de la Verdad, la Convivencia y la No Repetición, fue 

creada por los acuerdos de paz. Conformó una de las tres partes del sistema de justicia transicional 

conocido como Sistema Integral de Verdad, Justicia, Reparación y No Repetición (SIVJRNR), e 

inició sus labores en 2017. 

 

b) Mandato y diseño 

 

La Comisión para el Esclarecimiento de la Verdad, la Convivencia y la No Repetición tuvo un 

amplio mandato “de esclarecer lo ocurrido durante el conflicto armado interno que ha vivido 

Colombia, promover el reconocimiento de responsabilidades, así como el diálogo social y la 

convivencia, todo ello en un horizonte que permitiera dejar atrás la guerra para siempre”.
51

  

 
48

 YOORROOK JUSTICE COMMISSION (2022).  
49

YOORROOK JUSTICE COMMISSION (2023). 
50

 WRIGHT, et al. (2024). 
51

 COMISIÓN PARA EL ESCLARECIMIENTO DE LA VERDAD, LA CONVIVENCIA Y LA NO REPETICIÓN (2022), p. 16. 



112  Indigenous peoples and truth commissions 

 

 
La Comisión incluyó diferentes enfoques específicos para guiar su proceso, entre ellos el 

enfoque étnico. Desde el inicio de su trabajo, incorporó un enfoque étnico con perspectiva 

antirracista de manera participativa y plural. 

Para elaborar el enfoque étnico y construir el capitulo étnico del informe final, la Comisión 

de la Verdad elaboró la “Metodología étnica contra el racismo, la discriminación racial y otras formas 

conexas de intolerancia” y el “Protocolo para las relaciones con los pueblos, comunidades y 

organizaciones étnicas en los territorios”. En 2018 y 2019, la Comisión inició una serie de diálogos: 

la Mesa Permanente de Concertación con los Pueblos y Organizaciones Indígenas, el Espacio 

Nacional de Consulta Previa de Comunidades Negras, Afrocolombianas, Raizales y Palenqueras, y 

la Comisión Nacional de Diálogo con el Pueblo Rom o Gitano. En esos foros, pudo consultar a la 

comunidad sobre la metodología étnica y el protocolo para las relaciones con pueblos étnicos. 

Finalmente, adoptó la Dirección de Pueblos Étnicos (DPE) que significó “incluir las 

narrativas propias y formas de transmisión del conocimiento de los pueblos étnicos, y visibilizar los 

diferentes análisis y perspectivas sobre el conflicto”.
52

  

 

c) Prácticas y procedimientos 

 

Durante cuatro años, la comisión recorrió los diecisiete macro territorios étnicos, y recopiló más de 

3.849 entrevistas con pueblos étnicos, y de esas entrevistas, 1.693 fueron con poblaciones indígenas. 

En total, la comisión escuchó a más de 11.000 personas de pueblos étnicos en entrevistas 

individuales y colectivas, lo que significa que casi el 40% de las personas que escuchó la comisión en 

sus varios espacios fueron de pueblos étnicos.
53

 

 

El proceso incluyó también el acompañamiento de varias organizaciones y comunidades étnicas que 

elaboraron sus propios informes a entregar a la comisión. Recibieron en total 247 informes de 

interés étnico, de los cuales 89 fueron de pueblos indígenas y sus territorios.
54

 La DPE también lidero 

espacios de escucha y reconocimiento de los pueblos indígenas, negro, afrocolombiano, raizal y 

palenquero, que permitieron recoger e incorporar aún más testimonios directos de esas 

comunidades.  

 

d) Resultados 

 

El informe final de la CVR se publicó en 2022. Tuvo dos conclusiones principales 

importantes: 

 
i) “Colombia se ha construido sobre relaciones basadas en el trato colonial y en el racismo 

estructural que buscan justificar el despojo, el exterminio y la negación de la existencia de los 

pueblos étnicos como colectivo y como pueblos.”
55

 

 
ii) Los pueblos étnicos han sufrido un continuo de violencia que no sólo se queda en hechos como 

homicidios, masacres, torturas, desapariciones forzadas, reclutamiento de menores, 

 
52

 COMISIÓN PARA EL ESCLARECIMIENTO DE LA VERDAD, LA CONVIVENCIA Y LA NO REPETICIÓN (2022), p. 30. 
53

 COMISIÓN PARA EL ESCLARECIMIENTO DE LA VERDAD, LA CONVIVENCIA Y LA NO REPETICIÓN (2022), p. 30. 
54

 COMISIÓN PARA EL ESCLARECIMIENTO DE LA VERDAD, LA CONVIVENCIA Y LA NO REPETICIÓN (2022), p. 30. 
55

 COMISIÓN PARA EL ESCLARECIMIENTO DE LA VERDAD, LA CONVIVENCIA Y LA NO REPETICIÓN (2022), pp. 660-661.  



Salvador Millaleo, Hugo Rojas and Miriam Shaftoe 113 

 

 

 

desplazamiento o exterminio, sino que trasciende sus territorios, su naturaleza, su integridad 

cultural, sus autoridades, su autonomía y sus propios gobiernos, causándoles múltiples daños.
56

 

 

En el informe final se hicieron recomendaciones destinadas a la construcción de paz, la reparación 

de las víctimas, el régimen político y la participación, y las transformaciones socioeconómicas y 

culturales, todo con enfoque territorial y diferencial étnico. 

La Comisión de la Verdad entregó el informe al Archivo General de Colombia en 2023, 

para que esta investigación sea puesta a disposición del público en general. El Comité de 

Seguimiento y Monitoreo (CSM) a la implementación de las recomendaciones para la no repetición 

del conflicto armado supervisará los avances durante un periodo de siete años (de 2022 a 2029), con 

asistencia de la ONU.  

Las medidas de implementación de capítulo étnico involucran el acceso a tierras para los 

pueblos étnicos, la constitución y ampliación de territorios colectivos a través de planes nacionales 

de reforma rural integral, implementación de programas de desarrollo con enfoque territorial 

(PDET), centrados en la construcción de planes de vida y de etnodesarrollo.  

Estas medidas se han ido implementando gradualmente, comenzando con una experiencia 

piloto en el departamento de Choco. Sin embargo, su avance ha mostrado retraso respecto del resto 

de las medidas de la CVR, según la Instancia Especial de Alto Nivel de los Pueblos Étnicos de 

Colombia.
57

 Los PDET contaron en su diseño con participación indígenas, incluyendo la 

introducción de las iniciativas consultadas en los Planes de Acción para la Transformación 

Territorial (PATR), pero su implementación está muy retrasada.
58

  

La Jurisdicción Especial para la Paz (JEP) debió incorporar un enfoque étnico, considerando 

la perspectiva étnica y cultural en todas sus decisiones, incluyendo el respeto por el derecho a la 

participación y consulta de los pueblos indígenas, y la articulación con la Jurisdicción Especial 

Indígena de Colombia. El SIVJRNR incorporó la participación de autoridades de grupos étnicos 

indígenas y afrodescendientes. 

 

4.4. Noruega 

 

a) Orígenes 

 

La “norueguización” fue una política formal de asimilación estatal en Noruega que estuvo en vigor 

desde la década de 1850 hasta su abolición a finales de los años 50. La política iba dirigida al pueblo 

indígena Sami, así como a la minoría kven/finlandesa noruega. La represión estatal de esta política 

provocó la pérdida de la lengua y la privación de los derechos territoriales de los Sami.
59

 

El Pueblo Sami lleva mucho tiempo buscando un proceso público para examinar las políticas 

represivas del Estado en los países nórdicos.
60

 Inspirándose directamente en la CVR canadiense, el 

Parlamento Sami y otras organizaciones de intereses de grupos minoritarios abogaron por la 

creación de una Comisión de la Verdad y la Reconciliación noruega. La “Comisión para investigar 

la política de norueguización y la injusticia contra los sami y los kvens /finlandeses noruegos” se creó 

en 2018 mediante votación parlamentaria.
61

  

 
56

 COMISIÓN PARA EL ESCLARECIMIENTO DE LA VERDAD, LA CONVIVENCIA Y LA NO REPETICIÓN (2022), pp. 660-665.  
57

 PLAZA (2024).  
58

 QUIÑONES (2022). 
59

 SKAAR (2023). 
60

 KUOKANNEN (2020), p. 294. 
61

 SKAAR (2023). 



114  Indigenous peoples and truth commissions 

 

 
 

b) Mandato & diseño   

 

El mandato de la CVR noruega consistía en examinar la política noruega y las injusticias cometidas 

contra los derechos de los sami y los kven/fineses de Noruega a practicar su propia lengua, cultura 

y modos de vida tradicionales, así como sus repercusiones actuales y recomendaciones de medidas 

de reconciliación.
62

  

Al igual que la CVR canadiense, la “CVR noruega no tenía autoridad legal, ni capacidad para 

introducir legislación directamente, y no tenía poder redistributivo”.
63

 El Comité de Control y 

Constitución celebró un largo proceso de audiencias con organizaciones de interés sami y kven para 

seleccionar a los comisionados.
64

 La CVR noruega estableció estrechas relaciones de trabajo con los 

grupos afectados por las políticas de “norueguización”, que participaron en el trabajo de la comisión 

y fueron consultados durante todo el proceso.
65

 Sin embargo, la comisión no estableció grupos de 

referencia ni foros de colaboración para institucionalizar estos procesos de consulta y asesoramiento, 

ni publicó un informe provisional, lo que, según algunos, limitó su capacidad de participación 

pública.
66

 

 

c) Prácticas y procedimientos 

 

La CVR viajó por todo el país en el transcurso de su mandato y recopiló más de 750 historias 

personales.
67

 Organizaron 39 reuniones abiertas, en colaboración con las partes interesadas locales, 

incluidas reuniones abiertas formales y "reuniones de café" más informales.
68

 La Comisión también 

participó en 109 actos organizados por otras partes interesadas. 

En las reuniones abiertas, los participantes debatieron diversos impactos de las políticas 

históricas de asimilación y sus efectos actuales, sobre todo los derechos lingüísticos y territoriales de 

los indígenas, así como la importancia de mantener la cultura y los medios de vida.
69

 Estas reuniones 

también incluyeron algunos elementos de la cultura Sami, por ejemplo, abriendo las reuniones con 

música y canciones tradicionales.
70

 

 

d) Resultados 

 

La CVR noruega concluyó que “la política de norueguización ha contribuido a la marginación de la 

cultura y la lengua kven, sami y finés del bosque, y que las consecuencias de la norueguización hacen 

que muchas personas y grupos vivan hoy con heridas y pérdidas”.
71

 

 
62

 COMMISSION TO INVESTIGATE THE NORWEGIANISATION POLICY AND INJUSTICE AGAINST THE SÁMI AND 

KVENS/NORWEGIAN FINNS (2023).  
63

  BRODERSTAD & JOSEFSEN (2023). 
64

 SKAAR (2023). 
65

 SZPACK & BUNIKOWSKI (2022). 
66

 BRODERSTAD & JOSEFSEN (2023). 
67

 COMMISSION TO INVESTIGATE THE NORWEGIANISATION POLICY AND INJUSTICE AGAINST THE SÁMI AND 

KVENS/NORWEGIAN FINNS (2023). 
68

 COMMISSION TO INVESTIGATE THE NORWEGIANISATION POLICY AND INJUSTICE AGAINST THE SÁMI AND 

KVENS/NORWEGIAN FINNS (2023). 
69

 BRODERSTAD & JOSEFSEN (2023). 
70

 BRODERSTAD & JOSEFSEN (2023). 
71

 COMMISSION TO INVESTIGATE THE NORWEGIANISATION POLICY AND INJUSTICE AGAINST THE SÁMI AND 

KVENS/NORWEGIAN FINNS (2023). 



Salvador Millaleo, Hugo Rojas and Miriam Shaftoe 115 

 

 

 

Sus recomendaciones exigen inversiones “globales y nacionales” en educación lingüística, 

medidas para contrarrestar la incitación al odio y revisiones periódicas para que Noruega rinda 

cuentas de las promesas hechas en el pasado a los grupos minoritarios. 

Dado que el territorio Sami se extiende por los países nórdicos, el ejemplo noruego ha 

servido de modelo para las comisiones de la verdad de Suecia y Finlandia en lo que respecta al 

tratamiento de la injusticia histórica y actual contra los sami.
72

 Sin embargo, se critica que la CVR 

noruega no ofreció un compromiso suficientemente significativo para rectificar los problemas de 

desposesión de tierras, ni se comprometió con el derecho consuetudinario Sami.
73

 

En noviembre de 2024, el Parlamento noruego pidió disculpas al pueblo Sami, como la primera 

de 17 decisiones de implementación. En tanto, el Parlamento Sami ha promovido una agenda, a 

partir del informe, que incluya la resolución de conflictos sobre el uso de la tierra y recursos 

naturales, la preservación del patrimonio, la lengua y la identidad sami y la protección de formas de 

vida tradicionales relacionadas a la cría de renos y la pesca. 

 

V. EVALUACIÓN DE LAS COMISIONES DE LA VERDAD ESTUDIADAS 

 

El uso diferencial de mecanismos de CV para reparar explícitamente las injusticias contra los 

pueblos indígenas es un desarrollo reciente.
74

 Las experiencias descritas de Australia, Canadá, 

Colombia y Noruega desarrollan un enfoque diferencial que hace un esfuerzo por comprender la 

continuidad de las violencias recientes con las violencias estructurales de raigambre histórica. 

 

5.1. El Potencial Transformador de la Justicia Transicional para los Pueblos Indígenas 

 

En los casos estudiados, el incremento del uso de los mecanismos de las CV ha favorecido la 

visibilidad de situaciones de injusticia, proporcionado una instancia de análisis de la violencia y los 

patrones de abuso del pasado.
75

 A partir de allí, se puede desarrollar una capacidad transformadora 

a través de sus metodologías y recomendaciones. Allí donde los instrumentos de justicia ordinaria, 

como los tribunales, funcionan de manera lenta y limitada, o donde el sistema político no ha logrado 

reformas para implementar los derechos indígenas, acudir a las CV ofrece posibilidades de avance. 

Las CV, como se muestra en los casos analizados, pueden ser eficaces para promover las agendas 

de las organizaciones indígenas, generar diálogos y construir acuerdos con otros sectores.
76

 

 Según Arthur, las CV pueden marcar la diferencia en objetivos como: (1) la construcción de 

una mejor comprensión entre los pueblos indígenas, el Estado y las personas no indígenas sobre 

cómo la erosión de la libre determinación ha ido en detrimento de los derechos humanos de los 

pueblos indígenas, y (2) el fortalecimiento de la legitimidad política y la capacidad de las 

organizaciones indígenas a través de la participación en procesos de CV.
77

 Las CV pueden contribuir 

al avance de la agenda más amplia de derechos indígenas.  

La agenda de derechos como la libre determinación, el autogobierno, o los derechos sobre 

los recursos naturales (caso de Noruega) o sobre las tierras (Colombia), así como los derechos 

culturales y lingüísticos, se ve impulsada por la verdad compartida y las recomendaciones basadas 

 
72

 SKAAR (2023). 
73

 SONNELAND & LINGAAS (2023), OLSEN (2024). 
74

 NAGY (2022). 
75

 YASHAR (2012), p. 11. 
76

 ARTHUR (2014), pp. 208-209. 
77

 ARTHUR (2014), pp. 210-211. 



116  Indigenous peoples and truth commissions 

 

 
en ella.

78

 Ello coloca en un primer plano el abordaje de las injusticias estructurales,
79

 poniendo en 

cuestión la forma en que se construyó la soberanía de los Estados coloniales.
80

 

En las comisiones de Canadá y Colombia es apreciable como, en el primer sentido 

mencionado arriba, se ha ido desarrollando o fortaleciendo un entendimiento entre los pueblos 

indígenas y el Estado. En Canadá, una de las mayores consecuencias de su CV fue la incorporación 

como derecho interno de la DNUDPI en 2021. En el caso de Colombia, ha sido relevante el 

capítulo étnico el reconocimiento de mayores derechos indígenas, como en el caso de decreto 1275 

sobre competencias de regulación ambiental de las autoridades indígenas sobre sus territorios en 

2024. Los otros procesos son demasiado recientes para evaluar este aspecto (Noruega), o están 

incompletos (Australia). En tanto, en el segundo sentido, todos los casos muestran un diseño de 

participación de los pueblos indígenas, incorporando metodologías indígenas de construcción de la 

verdad.  

Un segundo beneficio consiste en la introducción de mecanismos especiales, que no tienen 

las dificultades formales y sustantivas de los mecanismos de justicia ordinaria del Estado. 

Particularmente las CV son capaces de plantear cuestiones frente a las cuales los tribunales son 

refractarios, como el reconocimiento del genocidio, ofreciendo formas más flexibles para oír a las 

víctimas y sobrevivientes. En el caso de Colombia, ha resaltado el desarrollo de la noción indígena 

de los “territorios como víctimas” del conflicto interno, desplazando el antropocentrismo de la JT, 

lo cual se ha ido ampliando precisamente en las decisiones de la Justicia Especial de Paz sobre el 

reconocimiento de derechos para entidades naturales-no-humanas, a partir de reivindicaciones 

indígenas.
81

 También es el caso de la noción de “soberanía de datos indígenas” en el caso de la 

Comisión Yoorrook en Australia. 

Augustine Park propone que, mediante la incorporación de principios 

indígenas decoloniales, la JT podría convertirse en una herramienta transformadora para imaginar 

cómo las injusticias del pasado moldean el presente y cómo podría alcanzarse un futuro más justo 

(2020). Ello supone descentrar al Estado, comprometerse con el reconocimiento de la 

autodeterminación de los pueblos indígenas, y aceptar la incertidumbre y apertura a visiones 

transformadoras sobre cómo podría ser la descolonización en la práctica.
82

 Propone que los procesos 

de JT promuevan formas de justicia local, con procesos participativos e influencia de los sistemas 

normativos consuetudinarios, que partan desde una visión centrada en las necesidades de las 

víctimas que contribuya al descentramiento del Estado colonial.
83

 

 
78

 ARTHUR (2014), YASHAR (2012). 
79

 BALINT, et al. (2014), pp. 213-215. 
80

 BALINT, et al. (2014), PARK (2020). 
81

 NOGUERA & DIAZ (2025). 
82

 PARK (2020), pp. 275-278. 
83

 PARK (2020). 



Salvador Millaleo, Hugo Rojas and Miriam Shaftoe 117 

 

 

 

Un desarrollo relevante consiste en el fortalecimiento de los sistemas normativos indígenas 

como elemento constitutivo de una JT indígena. 

La JT indígena tiene un sentido de lugar o arraigo ecológico y 

otorga un significado cultural a partir de la relación de la comunidad con un entorno natural. Para 

fortalecer los mecanismos de resarcimiento y protección a las víctimas, es necesario conocer la 

perspectiva y los valores enmarcados en las categorías de las filosofías indígenas.
85

 Estas perspectivas 

problematizan las nociones básicas de la JT, a partir de comprensiones diferentes de las relaciones 

entre ser-humano/naturaleza/sociedad.
86

 El rol del derecho propio indígena (derecho mayor) estuvo 

muy presente en la comisión colombiana,
87

 así como en la australiana, jugando un rol menor en 

Canadá y aún menor en Noruega.  

Integrar al liderazgo indígena y los marcos de derechos indígenas en los mecanismos de JT 

también podría transformar las interpretaciones aceptadas de conceptos sustantivos como la verdad 

y la justicia para reflejar mejor las filosofías y cosmovisiones indígenas. Esto puede abrir la puerta a 

un cambio de paradigma para integrar los enfoques indígenas en el procedimiento, como la oralidad, 

actuación y jurisprudencia basada en la tradición o costumbre.
88

 Precisamente ese fue el efecto de 

las reuniones con los ancianos de las tribus en Australia y la incorporación de las “narrativas 

indígenas” en la CV de Colombia. 

Los pueblos indígenas persiguen que las medidas de reparación y garantías de no repetición 

colectivas reconstruyan los equilibrios comunitarios, ecológicos y espirituales de sus formas de vida, 

y que no sólo enfrenten un pasado específico, sino que se relacionen con el presente y futuro de los 

pueblos y su convivencia intercultural. Las reparaciones también tienen que abordar las causas 

subyacentes de los conflictos y no sólo las más cercanas. El proceso de determinación de las 

reparaciones debe incorporar un co-diseño con los pueblos indígenas.
89

 El co-diseño ha sido más 

apreciable en Canadá y Colombia, aunque en todos los casos la gran duda siempre es la 

sostenibilidad de la cooperación entre indígenas y Estado para la implementación posterior de las 

recomendaciones. 

Lo anterior cobra más importancia, considerando que la posibilidad de una JT 

transformadora también depende de que sea una justicia centrada en las víctimas indígenas y donde 

ellas tengan una plena participación.
90

 Operativamente, esto requiere formas de cooperación 

efectivas entre autoridades internacionales, estatales e indígenas —incluyendo a autoridades 

jurisdiccionales indígenas, allí donde la justicia indígena funcione—, así como el soporte 

interdisciplinar de una diversidad de profesionales. Una de las cuestiones cruciales consiste en el 

respeto al derecho a la consulta previa de los pueblos indígenas, como ha sucedido en la caso 

colombiano.       

Aunque las CV con un enfoque diferenciado para los pueblos indígenas han abierto la puerta 

para objetivos transformadores respecto de las injusticias históricas, no han tenido aún un impacto 

significativo en el avance de todos los asuntos que son de primera importancia para las agendas de 

derechos de los pueblos indígenas. Por ejemplo, aunque la CVR en Colombia avanza en cuanto a 

los derechos territoriales, no sucede lo mismo en el caso de Noruega.  

 
  

85

 ORTIZ (2023). 
86

 VIAENE (2019), pp. 148-149. 
87

 ARIZA & VARGAS (2024).  
88

 GONZÁLEZ (2021), p. 15. 
89

 RODRÍGUEZ-GARAVITO & LAM (2011), p. 26. 
90

 ROBINS (2011). 



118  Indigenous peoples and truth commissions 

 

 
 

5.2. Principales Lecciones de la Experiencia Comparada 

 

La emergencia de una justicia transicional indígena se aprecia en los rasgos distintivos de las cuatro 

CV analizadas, indicando una perspectiva transformadora, descentrada respecto del Estado, 

transcendiendo las visiones antropocéntricas para entender la naturaleza de la injusticia y las 

necesidades de la reparación.  

Las cuatro CV examinadas difieren significativamente en cuanto al contexto y al tipo de 

legado colonial que pretenden abordar, desde la violencia de las políticas de asimilación como el 

sistema canadiense de internados y la “norueguización”, hasta los impactos diferenciales del conflicto 

armado colombiano en las comunidades étnicas, pasando por una amplia investigación de las 

injusticias coloniales históricas y actuales en Victoria, Australia. A pesar de sus diferencias, estas 

experiencias comparten algunas lecciones valiosas sobre los retos y el potencial transformador de 

utilizar marcos de justicia transicional para abordar las injusticias perpetradas contra los pueblos 

indígenas.  

Como muestran los casos, la fuerte participación de las comunidades indígenas en la 

configuración de los procesos de las CV y la inclusión del conocimiento y las formas de saber 

indígenas en estos procesos desempeñan un papel clave a la hora de determinar hasta qué punto 

una comisión concreta será capaz de superar los desafíos de la justicia transicional tradicional. Un 

enfoque de este tipo puede tener el potencial de un cambio social más transformador al abrir las 

dinámicas de poder colonial al cuestionamiento y el escrutinio, reconstruyendo verdades 

compartidas que reconozcan mejor la soberanía y las formas de conocimiento indígenas, y creando 

una vía para el cambio estructural. 

 

a) Participación de Pueblos Indígenas - Consentimiento libre, previo e informado 

 

Una de las principales críticas relacionadas con la CVR canadiense fue el alcance de la 

comisión, que se limitó al sistema de internados y a sus causas y consecuencias. Las organizaciones 

indígenas, como las organizaciones de supervivientes de internados indios y la Asamblea de Primeras 

Naciones, negociaron el mandato de la CVR a puerta cerrada en las negociaciones del IRSSA.
91

 

Aunque la comisión contaba con dos comisionados indígenas y un comité de supervivientes para 

informar sobre su trabajo, las comunidades en general no participaron en el diseño. Por el contrario, 

tanto la CVR colombiana como la noruega incluyeron consultas con organizaciones indígenas 

representativas para dar forma al mandato y la metodología de las comisiones - en el caso de 

Noruega, a través de asociaciones sistemáticas y estrechas con las comunidades y organizaciones 

afectadas, y en Colombia a través de una serie de diálogos, mesas redondas permanentes y la 

adopción de la Dirección de Pueblos Étnicos.
92

 

Más aún, la Comisión de Justicia Yoorrook incorporó la DNUDPI como parte central de 

su marco metodológico. Como tal, el consentimiento se ha integrado profundamente en los 

procesos de la Comisión Yoorrook, y es justo decir que su mandato, alcance, metodología y 

operaciones han sido significativamente informados y moldeados por los Primeros Pueblos de 

Victoria. Su ámbito de actuación es extremadamente amplio y dispone de la flexibilidad necesaria 

para consultar a las comunidades sobre sus prioridades a lo largo de todo el proceso. Esto ha dado 

 
91

 NAGY (2014). 
92

 BRODERSTAD Y JOSEFSEN (2023), COMISIÓN PARA EL ESCLARECIMIENTO DE LA VERDAD, LA CONVIVENCIA Y LA NO 

REPETICIÓN (2022).  



Salvador Millaleo, Hugo Rojas and Miriam Shaftoe 119 

 

 

 

lugar a algunas innovaciones significativas, como la priorización de los protocolos de Soberanía de 

Datos Indígenas en el trabajo de la Comisión Yoorrook. 

 

b) Creación de una incipiente vía para el cambio estructural 

 

Casi diez años después de la CVR canadiense, es posible afirmar que ha tenido un impacto 

transformador en torno a la educación pública y la reconstrucción de verdades compartidas sobre 

la injusticia histórica y sus repercusiones actuales. Los comisionados interpretaron el alcance de la 

CVR con bastante amplitud y situaron firmemente el sistema de internados en el contexto más 

amplio de la colonización. Las lenguas y metodologías indígenas se incluyeron en el trabajo de la 

comisión, como el uso de la ceremonia y la oración, el fuego sagrado, los tambores y los círculos de 

conversación en los procedimientos Las conclusiones de que Canadá había cometido genocidio 

cultural han tenido un profundo impacto en términos de transformación de la narrativa nacional, y 

el Informe Final y sus 94 llamamientos a la acción contienen recomendaciones para profundos 

cambios estructurales.
93

 Los llamamientos a la acción siguen siendo una poderosa herramienta de 

defensa y un indicador de los avances, o la falta de ellos, en las cuestiones indígenas en Canadá. Sin 

embargo, la falta de acciones sustantivas en cuestiones de derechos de libre determinación en 

particular ha provocado críticas con respecto al proceso de reconciliación.
94

 

Al igual que su homóloga canadiense, la CVR noruega enmarca su potencial transformador 

en el contexto de su papel en la educación pública sobre las repercusiones actuales de las políticas 

de “norueguización”. Han surgido dos críticas importantes en relación con las posibles 

repercusiones a largo plazo de la comisión: su falta de compromiso sustancial durante el transcurso 

de sus actividades y su falta de inclusión de las implicaciones del poder judicial en la 

“norueguización”, y por lo tanto una exclusión general del derecho consuetudinario sami en la 

conversación en torno a la reconciliación.
95

 Sin embargo, dado que sus informes no se publicaron 

hasta 2023, sus impactos se van a seguir desarrollando. 

El capítulo étnico de la CVR colombiana se sitúa en el contexto más amplio del cambio 

estructural que supone el proceso de paz colombiano. Como tal, su potencial transformador radica 

en el trabajo que realizó para incorporar perspectivas y metodologías indígenas desde el principio, 

y en su capacidad para reconstruir una narrativa compartida de los impactos de la injusticia étnica 

en relación con el conflicto. Las conclusiones del informe resaltan el modo en que las pautas de 

abuso colonial a largo plazo configuraron tanto los orígenes del conflicto como sus repercusiones 

en los pueblos indígenas. 

Por último, al tratarse de una iniciativa en curso, es difícil decir cuáles podrían ser las 

repercusiones a largo plazo de la Comisión Yoorrook. Sin embargo, el hecho de que la Comisión 

se originara y se situara en el contexto más amplio del proceso de elaboración de tratados en el 

Estado de Victoria indica una gran posibilidad de que pueda conducir a un compromiso más 

profundo. Dado el amplio alcance de la Comisión, su conexión con un proceso a más largo plazo 

de transformación de las relaciones entre colonos e indígenas resulta prometedora como enfoque, 

ya que combina los mecanismos de la JT con procesos más profundos de transformación social. La 

comisión conecta explícitamente las formas pasadas y presentes de desposesión e injusticia; por 

 
93

 MACDONALD (2020). 
94

 CORNTASSEL & HOLDER (2008), JEWELL & MOSBY (2023). 
95

 BRODERSTAD & JOSEFSEN (2023), SONNELAND & LINGAAS (2023). 



120  Indigenous peoples and truth commissions 

 

 
ejemplo, incluyendo testimonios sobre el daño causado por las políticas actuales relacionadas con 

la expulsión de niños, la justicia penal y la actuación policial.
96

 

 

VI. CONCLUSIONES 

 

Los casos de las CV analizados ilustran tanto los profundos desafíos como el potencial 

transformador del uso de mecanismos de JT para enfrentar injusticias estructurales y tratar de 

avanzar en las demandas de justicia para los pueblos indígenas. La incipiente utilización de 

mecanismos de JT, y en particular de CV, pone de relieve algunos de los retos y fricciones 

conceptuales más profundos que existen entre la JT y los marcos de los derechos de los pueblos 

indígenas. La noción de JT indígena invita a explorar las posibilidades transformadoras que pueden 

resultar de la integración de los enfoques indígenas en la JT, y las mejores prácticas emergentes 

observadas en las CV analizadas que abordan las problemáticas de y con los pueblos indígenas. 

A partir de estos análisis de las CV focalizadas, es posible plantear, en primer lugar, que los 

procesos de JT indígena, requieren en cuanto a sus formas de trabajo y desarrollo de metodologías, 

procedimientos donde los pueblos indígenas puedan tener un protagonismo, como agentes 

colectivos. Particularmente relevante es el respeto por la autodeterminación de esos pueblos, y su 

ejercicio a través de sus autoridades representativas, así como el uso adecuado de instrumentos como 

los mecanismos de consulta y consentimiento.  

En un segundo lugar, las propuestas surgidas desde las CV estudiadas nos muestran la 

transformación de las medidas de la JT hacia la incorporación de formas propias del derecho 

consuetudinario indígena y los valores de los pueblos respecto a la paz, la cohesión y la armonía con 

la naturaleza. Esta incorporación implica una ampliación de los supuestos propios de la JT hacia 

perspectivas menos centradas en el Estado y en la convivencia humana, para asumir las visiones de 

interdependencia con la naturaleza propias de las cosmovisiones y filosofías naturales de los pueblos 

indígenas.  

La posible multiplicación de mecanismos de JT que incorporen estas características para 

abordar las relaciones entre los pueblos indígenas, el Estado y otros actores, posiblemente seguirá 

profundizando el carácter transformador que puede asumir la JT, y obligándola a revisar sus 

supuestos, métodos y objetivos.  

 

  

 
96

 BRACKA (2024b). 



Salvador Millaleo, Hugo Rojas and Miriam Shaftoe 121 

 

 

 

BIBLIOGRAFÍA 
 

ANKER, Kirsten (2016). “Reconciliation in translation: indigenous legal traditions and Canada's truth 

and reconciliation commission”, en Windsor Yearbook of Access to Justice, Vol. 33, N° 2, 

pp. 15-44. Disponible en: https://doi.org/10.22329/wyaj.v33i2.4842  

ARIZA, Rosembert & VARGAS, Bryan (2024). “Derecho propio: elementos restaurativos para la 

aplicación del enfoque étnico en casos relacionados con el territorio como víctima del 

conflicto armado”, en Revista Estudios Socio-Jurídicos, Vol. 26, N° 1, e26112. Disponible 

en: https://doi.org/10.12804/revistas.urosario.edu.co/sociojuridicos/a.13650  

ARTHUR, Paige (2014). “Indigenous Self-Determination and Political Rights: Practical 

Recommendations for Truth Commissions”, en STAMATOPOULO, Elsa & LITTLECHILD, 

Wilton (eds.), Indigenous Peoples’ Access to Justice, Including Truth and Reconciliation 

Processes, Institute for the Study of Human Rights, Columbia University, pp. 207-228. 

Disponible en: https://doi.org/10.7916/D8GT5M1F  

BALINT, Jennifer, et al. (2014). “Rethinking transitional justice, redressing indigenous harm: A new 

conceptual approach”, en International Journal of Transitional Justice, Vol. 8, N° 2, pp. 

194–216. Disponible en: https://doi.org/10.1093/ijtj/iju004  

BENYERA, Everisto (2019). “Transitology, Transitional Justice, and Transformative Justice A 

Theoretical Overview”,  en BENYERA, Everisto (ed.), Indigenous, Traditional, and Non-
State Transitional Justice in Southern Africa, Zimbabwe and Namibia, Rowman & 

Littleflied, pp. 1-16. 

BRACKA, Jeremie (2024a). “ ‘It begins with Victoria ’- The Yoorrook Justice Commission & 

Innovating Transitional Justice for First Nations Australia”, en Griffith Journal of Law and 
Human Dignity, Vol. 12, N° 1, pp. 29-65. Disponible en: 

https://doi.org/10.69970/gjlhd.v12i1.1261  

BRACKA, Jeremie (2024b). “Reckoning with Colonial Legacies of Harm: Victoria’s Yoorrook Justice 

Commission”, en International Journal of Transitional Justice, Vol. 18, N° 2, pp. 325 -336. 

Disponible en: https://doi.org/10.1093/ijtj/ijae013  

BRODERSTAD, Else & JOSEFSEN, Eva (2023). “The Norwegian TRC: Truth, Reconciliation, and 

Public Engagement”, en International Journal on Minority and Group Rights, Vol. 95, N° 

3, pp. 1-28. Disponible en: https://doi.org/10.1163/15718115-bja10120  

CAVANAGH, Edward & VERACINI, Lorenzo (2017). Routledge Handbook of the History of Settler 
Colonialism, Routledge.  

CELERMAJER, Danielle & O’BRIEN, Anne (2021). “Alter-transitional justice; transforming unjust 

relations with the more-than-human”, en Journal of Human Rights and the Environment, 
Vol. 12, Special Issue, pp. 125–147. Disponible en: 

https://doi.org/10.4337/jhre.2021.00.06  

COMISIÓN PARA EL ESCLARECIMIENTO DE LA VERDAD, LA CONVIVENCIA Y LA NO REPETICIÓN 

(2022). Resistir no es aguantar. Violencias y daños contra los pueblos étnicos de Colombia. 

Hay futuro si hay verdad. Informe Final de la Comisión para el Esclarecimiento de la 
Verdad, la Convivencia y la No Repetición, Gobierno de Colombia. 

COMMISSION TO INVESTIGATE THE NORWEGIANISATION POLICY AND INJUSTICE AGAINST THE 

SÁMI AND KVENS/NORWEGIAN FINNS (2023). Sannhet og forsoning – grunnlag for et 
oppgjør med fornorskingspolitikk og uret mot samer, kvener/norskfinner og skogfinner, 
RAPPORT TIL STORTINGET FRA SANNHETS- OG 
FORSONINGSKOMMISJONEN, Stortinget. 

https://doi.org/10.22329/wyaj.v33i2.4842
https://doi.org/10.12804/revistas.urosario.edu.co/sociojuridicos/a.13650
https://doi.org/10.7916/D8GT5M1F
https://doi.org/10.1093/ijtj/iju004
https://doi.org/10.69970/gjlhd.v12i1.1261
https://doi.org/10.1093/ijtj/ijae013
https://doi.org/10.1163/15718115-bja10120
https://doi.org/10.4337/jhre.2021.00.06


122  Indigenous peoples and truth commissions 

 

 
COOPER, Frederick (2005). Colonialism in Question, Theory, Knowledge, History, University of 

California Press. 

CORNTASSEL, Jeff & HOLDER, Cindy (2008). “Who’s Sorry Now? Government Apologies, 

Truth Commissions, and Indigenous Self-Determination in Australia, Canada, Guatemala, 

and Peru”, en Human Rights Review, Vol. 9, N° 4, pp. 465-489. Disponible en: 

https://doi.org/10.1007/s12142-008-0065-3  

COULTHARD, Glenn (2014). Red skin, white masks: Rejecting the colonial politics of recognition, 

University of Minnesota Press. 

CUNNEEN, Chris (2017). “When does transitional justice begin and end? Colonised peoples, liberal 

democracies and restorative justice”, en CLAMP, Kerry (ed.), Restorative Justice in 
Transitional Settings, Routledge, pp. 190-210.  

FLORES, Jorge (2017), “Justicia transicional, acuerdos de paz en Guatemala y cosmovisión maya-

quiché”, en CASTILLEJO, Alejandro (ed.), La ilusión de la justicia transicional, Perspectivas 
críticas desde el Sur global, Ediciones Uniandes, pp. 151-172. 

GOEMAN, Mishuana (2013). Mark My Words: Native Women Mapping Our Nations, University 

of Minnesota Press. 

GREADY, Paul & ROBINS, Simon (2014). “From Transitional to Transformative Justice: A New 

Agenda for Practice”, en The International Journal of Transitional Justice, N° 8, pp. 339–

361. Disponible en: https://doi.org/10.1093/ijtj/iju013  

HENDRY, Jennifer (2019). “‘By your powers combined’: the elucidatory role of comparative socio-

legal research”, en HUSA, Jaako (ed.), A Research Agenda for Comparative Law, Edward 

Elgar, pp. 109-127.  

HOBBS, Harry (2019). “Treaty making and the UN Declaration on the Rights of Indigenous 

Peoples: lessons from emerging negotiations in Australia”, en The International Journal of 
Human Rights, Vol. 23, N°s 1-2, pp. 174-192. Disponible en: 

https://doi.org/10.1080/13642987.2018.1562918  

HOUSE OF COMMONS OF CANADA (2005). Study on the Effectiveness of the 
Government Alternative Dispute Resolution Process for the Resolution of Indian 
Residential School Claims, Standing Committee on Aboriginal Affairs and Northern, 

Development. 38th Parl., 1st sess. Rept. 4. Disponible en: 

https://www.ourcommons.ca/DocumentViewer/en/38-1/AANO/report-4/   

INTERNATIONAL CENTER FOR TRANSITIONAL JUSTICE (2012). “Presentation”, en INTERNATIONAL 

CENTER FOR TRANSITIONAL JUSTICE (ed.), Strengthening Indigenous Rights through 

Truth Commissions: A Practitioner’s Resource, International Centre for Transitional 

Justice, pp. 1-2. 

INDIGENOUS WATCHDOG (2024). TRC Calls To Action Status: October 1, 2024, Indigenous 

Watchdog. Disponible en: https://www.indigenouswatchdog.org/2024/10/01/trc-calls-to-

action-status-may-13-2022/  

IZQUIERDO, Belkis & VIAENE, Lieselotte (2018). “Decolonizing transitional justice from indigenous 

territories”, en Peace in Progress, N° 34, pp. 11-19. Disponible en: 

https://www.ohchr.org/sites/default/files/Documents/Issues/IPeoples/SR/IPAndJustice/22-

LViaene.pdf  

JAMAR, Astrid (2022).“ Accounting for which violent past? transitional justice, epistemic violence, 

and colonial durabilities in Burundi”, en Critical African Studies, Vol. 14, N° 2, pp. 73-95. 

Disponible en: https://doi.org/10.1080/21681392.2022.2039733  

https://doi.org/10.1007/s12142-008-0065-3
https://doi.org/10.1093/ijtj/iju013
https://doi.org/10.1080/13642987.2018.1562918
https://www.ourcommons.ca/DocumentViewer/en/38-1/AANO/report-4/
https://www.indigenouswatchdog.org/2024/10/01/trc-calls-to-action-status-may-13-2022/
https://www.indigenouswatchdog.org/2024/10/01/trc-calls-to-action-status-may-13-2022/
https://www.ohchr.org/sites/default/files/Documents/Issues/IPeoples/SR/IPAndJustice/22-LViaene.pdf
https://www.ohchr.org/sites/default/files/Documents/Issues/IPeoples/SR/IPAndJustice/22-LViaene.pdf
https://doi.org/10.1080/21681392.2022.2039733


Salvador Millaleo, Hugo Rojas and Miriam Shaftoe 123 

 

 

 

JEWELL, Eva & MOSBY, Ian (2023). Calls to Action Accountability: A 2023 Status Update 
on Reconciliation, Yellowhead Institute.  

JUNG, Courtney (2009). Transitional Justice for Indigenous People in a Non-transitional Society, 

International Centre for Transitional Justice.  

KUOKKANEN, Rauna (2020). “Reconciliation as a Threat or Structural Change? The Truth and 

Reconciliation Process and Settler Colonial Policy Making in Finland”, en Human Rights 
Review, Vol. 21, N° 3, pp. 293–312. Disponible en: https://doi.org/10.1007/s12142-020-

00594-x  

LIKES, M. Brinton & MURPHY, Colleen (2024). “Decolonizing Transitional Justice: Soft, Radical or 

Beyond Reform”, en The International Journal of Transitional Justice, Vol. 17, N° 3, pp. 

361–369. Disponible en: https://doi.org/10.1093/ijtj/ijad030      

LUOMA, Colin (2021). “Closing the cultural rights gap in transitional justice: Developments from 

Canada’s National Inquiry into Missing and Murdered Indigenous Women and Girls”, en 

Netherlands Quarterly of Human Rights, Vol. 39, N°1, pp. 30-52. Disponible en: 

https://doi.org/10.1177/0924051921992747  

LYONS, Kristina (2023). “ “Nature” and territories as victims: Decolonizing Colombia’s transitional 

justice process”, en American Anthropologist, Vol. 125, N° 1, pp. 63–76.  Disponible en: 

https://doi.org/10.1111/aman.13798  

MACDONALD, David (2020). “Canada’s Truth and Reconciliation Commission: Assessing context, 

process, and critiques”, en Griffith Law Review, Vol. 29, N° 1, pp. 150–174.  Disponible 

en: https://doi.org/10.1080/10383441.2020.1868282  

MILLALEO, Salvador (2023). Challenges for the Inclusion of Indigenous Communities in 
Transitional Justice. Synthesis report on Africa, Asia-Pacific and Latin America, 

International Coalition of Sites of Conscience. Disponible en: https://gijtr.org/wp-

content/uploads/2023/07/Indigenous-Communities-Summary-Report-6x9-EN-web-single-

pages.pdf  

MOORE, Kevin, et al. (2024). “Yoorrook: truth telling in the Victorian Treaty process”, en Equality, 
Diversity and Inclusion, Vol. 43, N° 6, pp. 1007-1023. Disponible en: 

https://doi.org/10.1108/EDI-05-2022-0104   

NAGY, Rosemary (2014). “The Truth and Reconciliation Commission of Canada: Genesis and 

Design”, en Canadian Journal of Law and Society / La Revue Canadienne Droit et Société, 
Vol. 29, N° 2, pp. 199-217. Disponible en: https://doi.org/10.1017/cls.2014.8  

NAGY, Rosemary (2021). “Transformative Justice in a Settler Colonial Transition: Implementing 

UNDRIP in Canada”, en International Journal of Human Rights, Vol. 26, N° 2, pp. 191-

216. Disponible en: https://doi.org/10.1080/13642987.2021.1910809  

OLSEN, Kjell (2024). “The Relation of Civil Society to the Norwegian TRC-Process in the Light of 

TRUCOM Research, A Reconciliation without Majority”, en SKUM, Line Merethe, et al. 
(eds.), Cultivating Transformative Reconciliation: Are TRC Processes Enough?, Pickwick 

Publications, pp. 173-194.  

ORTIZ, Keila (2021). “Reflexiones en torno a la Justicia Transicional desde la Transversalidad del 

“Sumak Kawsay" como mecanismo de reconciliación en el Estado colombiano”, en  

Derecho Penal y Criminología, Vol. 42, N° 113, pp. 327-348. Disponible en: 

https://doi.org/10.18601/01210483.v42n113.11       

PARK, Augustine (2020). “Settler Colonialism, Decolonization and Radicalizing Transitional 

Justice”, en International Journal of Transitional Justice, Vol. 14, N° 2, pp. 260-279.  

Disponible en: https://doi.org/10.1093/ijtj/ijaa006  

https://doi.org/10.1007/s12142-020-00594-x
https://doi.org/10.1007/s12142-020-00594-x
https://doi.org/10.1093/ijtj/ijad030
https://doi.org/10.1177/0924051921992747
https://doi.org/10.1111/aman.13798
https://doi.org/10.1080/10383441.2020.1868282
https://gijtr.org/wp-content/uploads/2023/07/Indigenous-Communities-Summary-Report-6x9-EN-web-single-pages.pdf
https://gijtr.org/wp-content/uploads/2023/07/Indigenous-Communities-Summary-Report-6x9-EN-web-single-pages.pdf
https://gijtr.org/wp-content/uploads/2023/07/Indigenous-Communities-Summary-Report-6x9-EN-web-single-pages.pdf
https://doi.org/10.1108/EDI-05-2022-0104
https://doi.org/10.1080/13642987.2021.1910809
https://doi.org/10.18601/01210483.v42n113.11
https://doi.org/10.1093/ijtj/ijaa006


124  Indigenous peoples and truth commissions 

 

 

PARK, Augustine (2023). “Transitional justice and decolonization”, en CUNNEEN, Chris, et al.  (eds.), 

The Routledge International Handbook on Decolonizing Justice, Routledge, pp.  402-412.  

PLAZA, Asdrúbal (2024), “Capítulo Étnico: las promesas incumplidas de la paz en Colombia”, en 

Debates Indígenas. Disponible en: https://debatesindigenas.org/2024/10/01/capitulo-

etnico-las-promesas-incumplidas-de-la-paz-en-colombia/  

QUIJANO, Aníbal (1992). “Colonialidad y modernidad/racionalidad”, en Perú Indígena, Vol. 13, N° 

29, pp. 11-20. Disponible en: https://www.margen.org/cursos/67-

1/unid01/complem07_01.pdf  

QUIÑONES, Helmer (2022). A cinco años de la implementación del Capítulo Étnico del Acuerdo 
de Paz en Colombia: Un balance independiente, Accountability Note N° 11, Accountability 

Research Centre.  

RAMOS-CORTEZ, Carola & MACNEILL, Timothy (2024). “Truth processes and decolonial 

transformation: a comparative view of Guatemala, Peru, Chile and Colombia”, en Third 
World, Vol. 45, N° 1, pp. 208-228. Disponible en: 

https://doi.org/10.1080/01436597.2023.2226068  

RIVERA, Ginna (2019). “Justicia transicional y pueblos indígenas en Colombia: breve genealogía de 

una intersección”, en Revista de Estudios Colombianos, N° 53, pp. 23-33. Disponible en: 

https://doi.org/10.53556/rec.v53i0.50  

ROBINS, Simon (2011). “Towards Victim-Centred Transitional Justice: Understanding the Needs of 

Families of the Disappeared in Postconflict Nepal”, en International Journal of Transitional 
Justice, Vol. 5, N° 1, pp. 75–98. Disponible en: https://doi.org/10.1093/ijtj/ijq027   

RODRÍGUEZ-GARAVITO, César & LAM, Yukiam (2011). Etnorreparaciones: la justicia colectiva 
étnica y la reparación a pueblos indígenas y comunidades afrodescendientes en Colombia, 
DeJusticia.  

RODRÍGUEZ-GARAVITO, César & LAM, Yukiam (2012). “Addressing Violations of Indigenous 

Peoples’ Territory, Land, and Natural Resource Rights During Conflicts and Transitions”, 

en INTERNATIONAL CENTER FOR TRANSITIONAL JUSTICE (ed.), Strengthening Indigenous 

Rights through Truth Commissions: A Practitioner’s Resource, International Centre for 

Transitional Justice, pp. 19-35. 

ROLSTON, Bill & NÍ AOLÁIN, Fionnuala (2018), “Colonialism, Redress and Transition Justice: 

Ireland and Beyond”, en State Crime Journal, Vol. 7, N° 2, pp. 329-348. Disponible en: 

https://www.jstor.com/stable/10.13169/statecrime.7.2.0329   

SACHS, Albie  (2009). The Strange Alchemy of Life and Law, Oxford University Press. 

STOLER, Ann (2016). Duress, Imperial Durabilities in our Times, Duke University Press.  

SKAAR, Elin (2023). “When Truth Commission Models Travel: Explaining the Norwegian Case”, 

en International Journal of Transitional Justice, Vol. 17, N°1, pp. 123–140. Disponible en: 

https://doi.org/10.1093/ijtj/ijac027  

SØNNELAND, Anne & LINGAAS, Carola (2023). “Righting Injustices Towards the Sámi: A Critical 

Perspective on the Norwegian Truth and Reconciliation Commission”, en International 
Journal on Minority and Group Rights, Vol. 30, N° 4, pp. 588–616. Disponible en: 

https://doi.org/10.1163/15718115-bja10105  

SZPAK, Agnieszka & BUNIKOWSKI, Dawid (2022). “Saami truth and reconciliation commissions”, 

en The International Journal of Human Rights, Vol. 26, N° 2, pp. 306–331. Disponible en: 

https://doi.org/10.1080/13642987.2021.1926237  

TRUTH AND RECONCILIATION COMMISSION OF CANADA (2015). Honouring the Truth, 
Reconciling for the Future: Summary of the Final Report of the Truth and Reconciliation 

https://debatesindigenas.org/2024/10/01/capitulo-etnico-las-promesas-incumplidas-de-la-paz-en-colombia/
https://debatesindigenas.org/2024/10/01/capitulo-etnico-las-promesas-incumplidas-de-la-paz-en-colombia/
https://www.margen.org/cursos/67-1/unid01/complem07_01.pdf
https://www.margen.org/cursos/67-1/unid01/complem07_01.pdf
https://doi.org/10.1080/01436597.2023.2226068
https://doi.org/10.53556/rec.v53i0.50
https://doi.org/10.1093/ijtj/ijq027
https://www.jstor.com/stable/10.13169/statecrime.7.2.0329
https://doi.org/10.1093/ijtj/ijac027
https://doi.org/10.1163/15718115-bja10105
https://doi.org/10.1080/13642987.2021.1926237


Salvador Millaleo, Hugo Rojas and Miriam Shaftoe 125 

 

 

 

Commission of Canada, Truth and Reconciliation Commission of Canada. Disponible en: 

https://publications.gc.ca/collections/collection_2015/trc/IR4-7-2015-eng.pdf  

VEGH, Valeria & CUNNEEN, Chris (2024). “Can Indigenous truth commissions overcome the 

legacies and contemporary effects of colonialism? : A study on the Australian-Canadian 

experience to explore possible paths in Argentina”, en The International Journal of 
Restorative Justice, Vol. 7, N° 1, pp. 43-64. Disponible en: 

https://doi.org/10.5553/TIJRJ.000195  

VV.AA (2017). Uluru Statement from the Heart. Disponible en: https://ulurustatement.org/wp-

content/uploads/2022/01/UluruStatementfromtheHeartPLAINTEXT.pdf  

VIAENE, Lieselotte (2019). Nimla Rahilal. Pueblos indígenas y justicia transicional: reflexiones 
antropológicas, Cuadernos Deusto de Derechos Humanos N° 93, Universidad de Deusto. 

WHYTE, Kyle (2017). “Food Sovereignty, Justice, and Indigenous Peoples: An Essay on Settler 

Colonialism and Collective Continuance”, en BARNHILL, Anne, et al. (eds.), The Oxford 
Handbook of Food Ethics, Oxford University Press, pp. 345–366. Disponible en: 

https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199372263.013.34 

WRIGHT, Claire, et al. (2024). “Las comisiones de la verdad y los legados coloniales: lecciones desde 

Colombia (2018-2022)”, en Antípoda, Revista de Antropología y Arqueología, N° 57, pp. 

97-120. Disponible en: https://doi.org/10.7440/antipoda57.2024.05  

YASHAR, Deborah (2012). “Indigenous Rights and Truth Commissions: Reflections for Discussion”, 

en INTERNATIONAL CENTER FOR TRANSITIONAL JUSTICE (ed.), Strengthening Indigenous 

Rights through Truth Commissions: A Practitioner’s Resource, International Centre for 

Transitional Justice, pp. 7-18. 

YOORROOK JUSTICE COMMISSION (2022). Yoorrook with purpose: interim report, Victorian 

Government. Disponible en: https://apo.org.au/sites/default/files/resource-files/2022-

06/apo-nid318452.pdf    

YOORROOK JUSTICE COMMISSION (2023). Yoorrook for Justice: Second Interim Report.  Report 

into Victoria’s Child Protection and Criminal Justice Systems, Victorian Government.  

Disponible en: https://yoorrookforjustice.org.au/wp-content/uploads/2023/08/Yoorrook-

for-justice-report.pdf  

 

LISTADO DE ABREVIATURAS 

 
Acuerdo de Solución de los Internados Indígenas (IRSSA) 

Comisión(es) de la Verdad (CV) 

Comisión de la Verdad y la Reconciliación (CVR) 

Comité de Seguimiento y Monitoreo (CSM) 

Declaración de las Naciones Unidas sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas (DNUDPI) 

Dirección de Pueblos Étnicos (DPE) 

Fuerzas Armadas Revolucionarias de Colombia-Ejército del Pueblo (FARC-EP) 

Jurisdicción Especial para la Paz (JEP) 

Justicia transicional (JT)  

Organización de las Naciones Unidas (ONU) 

Planes de Acción para la Transformación Territorial (PATR) 

Sistema Integral de Verdad, Justicia, Reparación y No Repetición (SIVJRNR) 

https://publications.gc.ca/collections/collection_2015/trc/IR4-7-2015-eng.pdf
https://doi.org/10.5553/TIJRJ.000195
https://ulurustatement.org/wp-content/uploads/2022/01/UluruStatementfromtheHeartPLAINTEXT.pdf
https://ulurustatement.org/wp-content/uploads/2022/01/UluruStatementfromtheHeartPLAINTEXT.pdf
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199372263.013.34
https://doi.org/10.7440/antipoda57.2024.05
https://apo.org.au/sites/default/files/resource-files/2022-06/apo-nid318452.pdf
https://apo.org.au/sites/default/files/resource-files/2022-06/apo-nid318452.pdf
https://yoorrookforjustice.org.au/wp-content/uploads/2023/08/Yoorrook-for-justice-report.pdf
https://yoorrookforjustice.org.au/wp-content/uploads/2023/08/Yoorrook-for-justice-report.pdf

